
  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

112 
 

 

 

KONSEP ADAT BADAMAI  ATAS KONFLIK DALAM BUDAYA BANJAR 

 -------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 Khairul Ihsan 
 Universitas Nahdlatul Ulama Yogyakarta 

(Naskah diterima: 1 September 2020, disetujui: 28 Oktober 2020) 
 

Abstract 
Conflicts, disputes, struggles for rights and so on often occur in the community, There are 
various reasons that can lead to conflicts / conflicts in the community, whether due to seizure of 
land / land, maintaining the dignity of women and their families, maintaining honor and dignity, 
violation of customs, inheritance disputes and so forth. However, along with that the settlement 
mechanisms owned by the community also vary. Banjar as a community has one mechanism for 
resolving various conflicts in society. This mechanism is called "adat badamai", which is a way 
of solving problems with a kinship approach and its support is the Banjar Customary Law that 
has existed since the birth of the Sultan Adam Law (UUSA). 
Keywords: Adat Badamai, conflict, banjar culture 
 

Abstrak 
Konflik, pertikaian, perebutan hak dan sebagainya sering sekali terjadi di masyarakat, Beragam 
sebab yang dapat menyulut pertikaian/konflik di tengah masyarakat, baik dikarenakan perebutan 
lahan/tanah, mempertahankan martabat waniata dan keluarga, menjaga kehormatan dan harga 
diri, pelanggaran adat, sengketa warisan dan lain sebagainya.  Namun seiring itu mekanisme 
penyelesaian yang dimiliki masyarakat pun beragam caranya. Banjar sebagai suatu komunitas 
memiliki satu mekanisme dalam menyelesaikan berbagai konflik di masyarakat. Mekanisme itu 
disebut dengan “adat badamai”, yaitu suatu cara menyelesaikan masalah dengan pendekatan 
kekeluargaan dan sandarannya adalah Hukum Adat Banjar yang sudah ada sejak lahirnya 
Undang-Undang Sultan Adam (UUSA). 
Kata kunci: Adat Badamai, konflik, budaya banjar 
 

I. PENDAHULUAN 

enurut sejarah, masuknya Islam 

di tanah Banjar didahului de-

ngan pertikaian internal di kelu-

arga kerajaan Banjar, yang berakhir dengan 

perang saudara antara Raden Samudera de-

ngan pamannya. Sebagai strategi pemenangan 

pertempuran, Raden (Pangeran) Samudera 

meminta bantuan kepada kerajaan Demak 

yang kala itu armada perangnya cukup kuat 

M



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

113 
 

dan disegani. Sebagai kompensasi, jika 

menang, Raden Samudera beserta pengikutnya 

harus ber-Islam. Raden Samudera pun menang 

atas pamannya. Sejak itulah kerajaan Banjar 

dipengaruhi oleh nilai-nilai ajaran Islam. 

Dalam sejarah Banjar, Sultan Adam Al-

Watsiq Billah merupakan raja ke-18 sejak raja 

pertama (Pangeran Suryanata), dan beliau ada-

lah sultan ke-12 yang sudah memeluk Islam. 

Dalam kepemimpinannya, Sultan Adam me-

ngeluarkan Undang-Undang Sultan Adam 

(UUSA) sebagai landasan hukum dalam me-

nyelesaikan berbagai perkara di tengah masya-

rakat Banjar. 

II. KAJIAN TEORI 

Kajian rnengenai hukum sebagai penye-

lesaian konflik pada masyarakat Banjar meru-

pakan sebuah studi sociological jurispnrdence 

tentang berfungsinya hukum dalam masya-

rakat. Fokus utarna dalam kajian ini adalah 

ingin rnenjelaskan tentang peran dan fungsi 

hukum dalam masyarakat sebagai sarana pe-

nyelesaian sengketa. Pangkal tolaknya adalah 

ungkapan Eugen Ehrlich (1 862-1922) yang 

menyatakan inti dari perkembangan hukum 

bukan terletak pada bidang legislasi (perun-

dang-undangan), bukan pula pada ilmu hu-

kum, bukan pula pada keputusan-keputusan 

hakim akan tetapi hukum terletak dalarn 

masyarakat sendiri.  Sociological jurispruden-

ce berpendapat sebaliknya, hukum justru yang 

menjadi instrumen untuk mengarahkan ma-

syarakat menuju kepada tuj uan yang diingin-

kan, bahkan kalau perlu, menghilangkan kebi-

asaan masyarakat yang dipandang negatif. 

III. METODE PENELITIAN 

Metode penelitian dilakukan dengan 

pendekatan (case study) studi kasus yang ber-

sifat kualitiatif. Metode yang demikian digu-

nakan mengingat penelitian ini tidak terlalu 

mementingkan kuantitas data, tetapi lebih 

mementingkan kedalamannya (indepth resea-

rch). Jenis sampel yang akan digunakan dalam 

penelitian ini adalah pemercontohan secara 

purposif (purposive sampling), yaitu pemili-

han sekelompok subjek yang didasarkan atas 

cirri-ciri atau sifat-sifat tertentu yang dipan-

dang mempunyai sangkut-paut yang erat de-

ngan ciri-ciri dan sifat-sifat yang sudah dike-

tahui sebelumnya. Purposive sampling ini di-

dasarkan atas informasi yang mendahului ten-

tang keadaan populasi. Informasi ini sudah 

tidak diragu-ragukan lagi. Dalam purposive 

sampling ini, peneliti secara intensional hanya 

mengambil beberapa daerah atau kelompok 

kunci. Jadi, tidak semua daerah dalam popu-

lasi akan diwakili dalam sampel-sampel pene-

litian. 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

114 
 

IV. HASIL PENELITIAN 

UUSA sebagai dokumen sejarah hukum 

untuk masyarakat Banjar merupakan sumber 

hukum yang berlaku sejak masa lampau. Salah 

satu pasal yang terdapat dalam UUSA yang 

masih berlaku hingga kini adalah “adat bada-

mai”. Adat Badamai ini menjadi budaya Ban-

jar yang dipelihara dan dilestarikan dari za-

man ke zaman dan dari generasi ke generasi, 

sejak ditetapkannya dalam Undang-Undang 

Sultan Adam (1825). Sebagaimana termaktub 

dalam UUSA pasal 3: “Perkara yang ketiga, 

tiap-tiap tatuha kampung kusuruhakan mama-

dai anak buahnya dengan bamufakat, astami-

yah lagi antara kerabat supaya jangan banyak 

bicara dan perbantahan.” 

Pasal di atas menjadi landasan bagi tatu-

ha (para tokoh) kampung untuk saling mena-

sehati keluarga dan anak buahnya agar selalu 

bermufakat dan bermusyawarah supaya tidak 

terjadi perselisihan dan percekcokan. 

Meski tanah Banjar (Kalimantan Sela-

tan) berbeda dengan dua provinsi tetangga 

(Kalimantan tengah dan Kalimantan Barat) 

yang pernah mengalami konflik antar etnis 

antara Dayak dan Madura sekitar tahun 2000 

dan 2001, namun hal ini tidak menjamin bah-

wa tidak akan terjadi konflik, karena secara 

sosiologis masyarakat di Banjar sangat hetero-

gen, sebagai masyarakat majemuk (plural so-

cieties). 

Menurut Supardi Suparlan, dalam ma-

syarakat yang sedang mengalami perubahan 

sosial dan perubahan kebudayaan, timbulnya 

konflik sosial adalah suatu yang wajar. Seba-

gaimana juga dalam analisis Weber, bahwa 

konflik menempati kedudukan sentral dalam 

masyarakat. Konflik merupakam unsur dalam 

kehidupan manusia, tidak dapat dipisahkan 

dari kehidupan manusia dan tidak dapat dile-

nyapkan. 

Salah satu bentuk demokrasi yang ber-

kembang pada masyarakat Banjar adalah adat 

badamai atau tradisi musyawarah. Badamai 

adalah pembahasan bersama dengan maksud 

mencapai suatu keputusan sebagai penyelesa-

ian dari suatu masalah. Dalam rangka meng-

hindarkan timbulnya konflik yang dapat mem-

bahayakan tatanan sosial, maka badamai atau 

musyawarah merupakan upaya alternatif da-

lam mencari jalan keluar dan memecahkan 

persoalan yang terjadi dalam masyarakat. 

Pada masyarakat Banjar, jika terjadi 

persengketaan di antara mereka atau terjadi 

tindak penganiayaan atau perkelahian ataupun 

pelanggaran lalu lintas maupun pelanggaran 

norma adat (susila), ada kecenderungan untuk 

menyelesaikan secara badamai, artinya tidak 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

115 
 

perlu penyelesaiannya sampai pengadilan. 

Adat badamai ini cukup efektif dan berperan 

dalam menciptakan keamanan dan perdamai-

an. Adat badamai ini lazim pula disebut de-

ngan “Badamai”, atau “Baparbaik”, “ Baaku-

ran”, “ Bapatut”, atau “Suluh”. 

Istilah “Baparbaik” dan “Bapatut” lebih 

mengarah pada penyelesaian perkara pidana, 

seperti terjadinya tindak penganiayaan, perke-

lahian atau pelanggaran lalu lintas. Istilah 

“Badamai” mengandung pengertian lebih 

umum, termasuk juga di dalamnya penyelesa-

ian perdata, hubungan hukum antar orang 

perorang. Adapun “Suluh” lebih pada penger-

tian tentang konsep Ishlah menurut konsep 

Islam yang dapat digunakan dalam penyelesa-

ian keperdataan seperti pembagian waris, dan 

lainnya. 

Suatu perselisihan dalam masyarakat 

lebih-lebih lagi jika telah terjadi pertumpahan 

darah, meskipun sebenarnya hanya luka-luka 

kecil saja, biasanya selalu dianggap akan 

berkelanjutan, dan bila hal ini terjadi akan 

membahayakan bagi ketentraman masyarakat. 

Fleuilletau de Bruyn sebagaimana dikutip oleh 

Al-Fani Daud menjelaskan, bahwa peristiwa-

peristiwa kejahatan (mis-drijven) dan pembu-

nuhan (moorden doodslagzaken) banyak seka-

li di Hulu Sungai (wilayah Hulu) dan sering-

kali didiamkan saja, sementara para korban 

atau kerabat dekatnya (bubuhan) berusaha me-

nyelesaikan perkara itu dengan caranya sen-

diri. Tidak heran suatu pembunuhan akan dii-

kuti pembunuhan-pembunuhan berikutnya, 

yang dilakukan oleh kerabat dekat (bubuhan) 

si korban terhadap pelaku atau para pelaku 

dan kerabat dekatnya. 

Kekhawatiran akan pembalasan dendam 

dari pihak si korban atau kerabat dekatnya 

sampai saat ini masih ada, khususnya berkena-

an dengan peristiwa-peristiwa yang menim-

bulkan luka-luka atau kematian bagi si korban, 

seperti penganiayaan dan kecelakaan lalu 

lintas. Untuk menghindarkan adanya pembala-

san dendam tersebut, maka diusahakan adanya 

perdamaian (babaikan) secara adat, dengan 

perantaraan tokoh-tokoh bubuhan baik dari 

keluarga korban maupun pelaku, baik tokoh 

kampung maupu keluarga luas, yang berpe-

ngaruh. 

Apabila seorang (luar kampung) yang 

menganiaya seorang warga kampung, maka 

akan dianiaya warga kampung yang melihat 

peristiwa tersebut, tanpa mempermasalahkan 

latar belakang peristiwa. Demikian pula hal-

nya pada peristiwa kecelakaan lalu lintas, 

yang mengakibatkan korban luka-luka atau 

bahkan meninggal dunia, si sopir/pengendara 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

116 
 

selalu dianggap bersalah, dan ada daerah 

dimana si sopir/pengendara cenderung diania-

ya dan kendaraannya pun dirusak penduduk, 

apabila ia tidak cepat-cepat menghindar dari 

tempat kejadian perkara (TKP). Biasanya si 

sopir/pengendara segera melaporkan diri 

kepada seorang kepala kampung (pembekal) 

yang berwibawa atau ke kantor polisi terdekat, 

guna memperoleh perlindungan. 

Jika terjadi konflik dan tidak dilakukan 

secara badamai, diyakini akan merusak tata-

nan harmoni yang merupakan pelanggaran 

terhadap kearifan tradisional. Jika terjadi 

konflik apalagi yang berkaitan dengan peristi-

wa pidana semisal penganiayaan dan sebagai-

nya, maka para tetuha (bubuhan) atau tokoh 

masyarakat berinisiatif untuk mendamaikan 

para pihak yang bersengketa, dengan cara 

mengupayakan pertemuan keluarga diantara 

kedua belah pihak yang saling bersengketa, 

dan diselenggarakanlah acara selamatan, ber-

maaf-maafan, dan terkadang disertai perjanji-

an untuk tidak memperpanjang persengketaan 

atau permusuhan di antara mereka. Bahkan 

diantara mereka (kedua belah pihak) diikat 

dalam persaudaraan yang lazim disebut de-

ngan saling maangkat dangsanak, mereka 

dipertalikan sebagai keluarga atau dipersauda-

rakan. Apabila di belakang hari terdapat pihak 

yang melanggar kesepakatan ini, maka akan 

mendapat sanksi, dan tidak akan dikucilkan 

dari pergaulan masyarakat. 

Sekilas model adat seperti ini memang 

umum berlaku di berbagai daerah di tanah air, 

namun pada praktiknya terdapat perbedaan 

mendasar, dan ada kekhususan yang terdapat 

pada pola penyelesaian konflik yang terjadi 

pada masyarakat Banjar, bahwa ada nilai-nilai 

atau norma-norma yang harus dipatuhi dalam 

prosedur badamai dan harus ditempuh. Ada-

nya prosesi upacara yang mengiringi penyele-

saian konflik (adat badamai) yaitu baangkatan 

dangsanak atau maangkat kuitan sebagai sim-

bol tuntasnya sengketa. Dan prosesi itu diikuti 

dengan memercikan air minyak likat baboreh 

di atsas kepala para pihak sebagai simbol 

pengikat kedua belah pihak dalam persaudara-

an dan dengan unsur-unsur ritual tersebut 

masing-masing pihak kembali dengan sema-

ngat baru. Kemudian ada sejumlah makanan 

yang harus disajikan semisal nasi ketan leng-

kap dengan intinya (kelapa parut yang digo-

reng dengan gula jawa) dan persyaratan lain-

nya. 

Secara filosofis masyarakat Banjar ber-

kecenderungan menyelesaikan konflik atau 

sengketa melalui adat badamai. Melalui solusi 

tersebut mereka mendapatkan rasa keadilan. 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

117 
 

Adat Badamai ini mencerminkan rasa tang-

gung jawab warga bubuhan terhadap sengketa 

yang sedang terjadi pada salah seorang warga 

bubuhannya. Bubuhan (orang) Banjar merasa 

malu apabila setiap sengketa atau konflik yang 

dialami oleh salah seorang warga bubuhan 

tidak dapat diselesaikan secara badamai. Se-

bab hal ini menunjukkan lemahnya solidaritas 

bubuhan dan tanggung jawab sosial tokoh 

bubuhan dianggap sudah tidak ada lagi. Se-

hingga dengan sendirinya martabat bubuhan 

akan menjadi tercoreng. Terlebih kalau kasus 

sengketa itu diselesaikan melalui hukum for-

mal. Oleh karena itu adat badamai merupakan 

upaya untuk memelihara martabat dan harga 

diri orang Banjar. 

Dalam konteks adat badamai ada dua 

konsep yang harus dijadikan kajian. Pertama, 

adat badamai sebagai produk budaya hukum 

yang hidup dalam masyarakat Banjar, merupa-

kan implementasi bekerjanya hukum sebagai 

sarana penyelesaian sengketa. Kedua, adat 

badamai merupakan cerminan solidaritas war-

ga bubuhan untuk mempertahankan martabat 

dan harga diri akibat terjadinya sengketa yang 

terjadi. Sementara masyarakat senantiasa hi-

dup secara dinamis, di mana segala tindak 

kejahatan dan pelanggaran sebagai suatu ke-

niscayaan terjadi di dalamnya. Adat badamai 

merupakan refleksi dari upaya memelihara 

tatanan harmoni yang perlu dikembangkan. 

Fredrick Carl. Van Savigny sebagai 

tokoh mazhab sejarah mengatakan, bahwa hu-

kum itu tidak dibuat melainkan lahir di dalam 

bangsa itu sendiri sebagai pencerminan dari 

jiwa bangsa atau semangat bangsa (Histori-

sche Rechtsschool). 

Hukum berfungsi sebagai pengendali-

an masyarakat. Menurut Leopold Pospisil, ti-

dak ada hukum kalau tidak ada masyarakat. 

Sebaliknya tidak ada masyarakat tanpa adanya 

hukum. Dalam istilah hukum disebut “Ubi So-

ciatas ibi ius” (Cecero). Hukum ada di dalam 

masyarakat yang paling bersahaja sekalipun. 

Karena hukum dirasakan dapat menata kehi-

dupan masyarakat, sehingga masyarakat ber-

sepakat membuat seperangkat norma, kebia-

saan ataupun nilai, bahkan aturan yang dapat 

dijadikan sebagai perdoman atau yang 

mendasari perilaku dan tindakan mereka. 

Berkaitan dengan tata nilai budaya 

masyarakat, Durkheim mencoba membuat 

perbedaan antara kedua tipe masyarakat. 

Pertama, masyarakat sederhana yang berciri-

kan ‘solidaritas mekanis’, yang berorientasi 

pada kesamaan, keserupaan, dan konsensus. 

Hal ini disebabkan karena individu-individu 

memiliki pengetahuan dan pengalaman yang 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

118 
 

sama, sehingga cara bertindak, berpikir, dan 

merasa di antara mereka sama pula. Dalam 

komunitas ini perilaku menyimpang akan me-

reka rasakan sebagai ancaman terhadap identi-

tas kelompok mereka, baik secara individu 

maupun kelompok sebagai keseluruhan. Kare-

na mereka hanya memahami dan mengenal 

diri mereka berkat cara-cara bertindak, berpi-

kir, dan merasa yang sama di antara mereka. 

Yang kedua adalah masyarakat yang berciri-

kan ‘slidaritas organis’ yang didasarkan pada 

spesialisasi, perbedaan-perbedaan, dan saling 

ketergantungan. Masyarakat ini terbentuk se-

bagai konsekuensi logis dari proses perubahan 

sosial, melalui spesialisasi fungsional dan 

diferensisasi struktural yang diakibatkan oleh 

pembagian kerja sosial. 

Kebudayaan Banjar sebagai kebudaya-

an kelompok adalah manipestasi cara berpikir 

dan merasa segolongan manusia di tanah Kali-

mantan Selatan (dalam satu ruang dan waktu 

tertentu). Terdapat berbagai unsur yang ikut 

mewarnai kebudayaan Banjar, dan paling 

tidak ada dua pandangan yang dapat menjelas-

kan hal tersebut. Pertama mengatakan, bahwa 

lembaga adat badamai merupakan budaya lo-

kal dan budaya asli dari masyarakat Banjar. 

Secara historis dapat dibuktikan bahwa lemba-

ga ini sudah ada semenjak sebelum masuknya 

agama Islam di kawasan Kalimantan Selatan. 

Bahwa sebelum masuknya pengaruh budaya 

luar, masyarakat Kalimantan sudah memiliki 

budaya asli yang dipengaruhi oleh keperca-

yaan animisme dan dinamisme. Kedua, bahwa 

lembaga adat badamai berasal dari ajaran 

Islam karena unsur-unsur yang ada secara 

semantik menunjukkan bahwa badamai itu 

sendiri berasal dari norma ajaran Islam. 

Secara historis, kedatangan pemerintah 

kolonial (penjajah belanda) ikut membawa 

serta pembentukan hukum. Di samping itu 

pula, hukum Islam pun serta-merta dengan 

pengembangan ajaran Islam turut mewarnai 

hukum, terlebih di Kalimantan Selatan. Penga-

ruh agama Islam bergerak jauh ke pedalaman, 

yang juga ikut mempengaruhi mitologi rakyat 

atau orang Banjar sampai dalam aspek pelak-

sanaan norma-norma hukum. Di lingkungan 

wilayah kerajaan Banjar sekitar tahun 1835 

telah diterangkan adanya Undang-Undang 

Sultan Adam selanjutnya disebut UUSA yang 

pada pasal 21 menyebutkan aturan badamai 

sebagai berikut: “Perkara yang kedua puluh 

satu: tiap-tiap kampung kalau ada perban-

tahan isi kampung-nja itu tatuha kampungnja 

kusuruhkan membitjarakan mufaqat-mufaqat 

lawan jang tuha-tuha kampungnja itu, lamun 

tiada djuga dapat membitjarakan ikam bawa 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

119 
 

kepada hakim.”. “Pasal 21 di atas menerang-

kan, bahwa bilamana terjadi sengketa di dalam 

kampung, maka diperintahkan mendamaikan 

(mamatut) dengan tatuha kampung, dan 

bilamana tidak berhasil maka dibawa kepada 

hakim.” 

Dalam masyarakat Banjar, mamatut 

menjadi sebuah tradisi untuk mendamaikan 

kedua belah pihak yang bersengketa / berkon-

flik. Melalui adat badamai yang berdasarkan 

tradisi dalam penyelesaian sengketa maka 

hubungan kedua belah pihak dapat dirukunkan 

kembali. Dengan demikian, penyelesaian se-

ngketa lewat adat badamai ini memenuhi asas 

keadilan, kepastian dan kemanfaatan. Namun 

jika kedua belah pihak atau salah satu pihak di 

mana sengketanya tidak mau diselesaikan 

melalui adat badamai, maka penyelesaian di-

serahkan kepada hakim. Di tingkat hakim ini 

kerukunan dan keserasian kedua belah pihak 

(masyarakat) akan mengkhawatirkan, karena 

perasaan dendam tidak dapay terhapuskan. 

Badamai bagi Pelaku Zina 

Hasil penelitian Ratnawati pada masya-

rakat Islam di Kecamatan Cerebon, Kabupaten 

Barito Kuala, Kalimantan Selatan, ditemukan 

satu bentuk sanksi adat yang diberlakukan 

masyarakat di sana terhadap pelaku zina. Zina 

di sana sama pengertiannya dengan zina 

menurut Islam, yaitu hubungan di luar nikah, 

baik pelakunya seorang gadis, janda, jejaka, 

duda ataupun mereka yang sedang dalam ika-

tan perkawinan. Dari 11 kasus yang ditemu-

kan di 8 desa yang terjadi antara tahun 1973 

s/d tahun 1988, maka laki-laki pelaku zina 

oleh adat setempat dijatuhi hukuman berupa 

menyembelih seekor kambing jantan dan tidak 

boleh diganti dengan jenis hewan lain, serta 

sekaligus melaksanakan upacara selamatan.  

Sanksi Adat ini sudah berlaku turun-te-

murun jauh sebelum Indonesia merdeka. San-

ksi tersebut berlaku apabila memenuhi bebe-

rapa syarat, pertama, tertuduh dianggap mam-

pu melakukan zina (usia baligh/dewasa) dan 

ada satu atau lebih saksi yang bersedia disum-

pah, dan kedua, adanya pengakuan kedua-be-

lah pihak atau satu di antara pelaku zina. 

Kepala desa selaku ketua adat memimpin 

rangkaian acara/upacara penyembelihan kam-

bing yang diawali dengan membaca Bismillah 

seperti lazimnya umat Islam. Bagi pelaku 

yang dianggap mampu secara ekonomi, akan 

dikenai tuntutan tambahan (bersifat sunat) 

yakni pengadaan beras untuk melengapi acara 

selamatan dengan mengundang masyarakat di 

desa bersangkutan. 

Menurut informasi yang diperoleh pene-

liti, menyembelih kambing jantan sebagai 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

120 
 

analog dengan menyembelih hewan qurban 

yang dilakukan umat Islam setiap tahun. Se-

dangkan tujuan dijatuhkannya sanksi tersebut 

ialah untuk menolak bala (musibah) yang 

mungkin turun akibat perbuatan zina, dan agar 

pelaku zina merasa jera dan malu akibat dike-

tahui masyarakat desa, serta dapat menjadi 

contoh bagi masyarakat pada umumnya agar 

tidak melakukan hal yang serupa. 

Jika sanksi adat di atas telah dilakukan, 

maka masalah dianggap selesai. Permasalahan 

selanjutnya apakah kedua belah pihak yang 

melakukan zina akan dikawinkan, hal itu 

sepenuhnya wewenang dari keluarga kedua 

belah pihak. Dari 11 kasus yang diteliti Ratna-

wati, 9 pasangan zina dikawinkan / dijodoh-

kan sebelum melaksanakan sanksi adat, dan 2 

pasangan lainnya dikawinkan setelah melaksa-

nakan sanksi adat. 

Adapun dalam hal laki-laki pelaku zina 

yang tergolong tidak mampu (miskin), atau 

kabur/minggat meninggalkan desa, dan kelu-

arganya pun tidak ikut bertanggungjawab, ma-

ka pengadaan seekor kambing jantan terpaksa 

dibebankan kepada masyarakat desa. Kepala 

desa akan berinisiatif meminta sumbangan 

kepada segenap masyarakat desa. 

Jika dirujuk pada hukum Islam yang 

menerapkan sistem diat sebagai pengganti 

qishash, yaitu membayar sesuatu kepada 

pihak korban atas sebuah tindakan pelangga-

ran hukum, maka pemberlakuan hukum adat 

di atas pun dapat dikategorikan seperti halnya 

diat dalam Islam. Meskipun dalam penerapan 

sanksi bagi pelaku zina di atas masih kelihatan 

peranan hukum adat yang dominan,  sebab 

tidak ada pelaku yang dihukum secara jilid 

ataupun rajam, namun terdapat modifikasi 

sanksi zina yang diterapkan oleh masyarakat 

Banjar yang dapat dianalogikan dengan ajaran 

hukum Islam, yakni penyembelihan hewan 

qurban (berupa hewan kambing) seperti hal-

nya dilakukan pada Hari Raya Qurban (‘Iedul 

Adha), dengan motivasi sebagai penebus atas 

perbuatan zina, dan agar harmonisasi sebuah 

masyarakat (desa) tetap terjaga. 

Badamai dalam Pelanggaran Lalu Lintas 

Peristiwa lain yang diselesaikan melalui 

adat badamai adalah kasus pelanggaran lalu 

lintas. Maksud utama dari penyelesaian bada-

mai ini adalah untuk menghindari penyele-

saian perkara di depan sidang pengadilan se-

cara hukum formal/Negara. Menurut hasil pe-

nelitian dari data kecelakaan lalu lintas yang 

terjadi selama tahun 1985 – 1988 sebanyak 43 

kejadian. Dari 43 kejadian tersebut hanya 

sebagian kecil saja yang diselesaikan melalui 

lembaga peradilan formal/positif. Sebagian 



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

121 
 

besarnya, yaitu 25 kasus pelanggaran lalu 

lintas diselesaikan secara badamai. Inisiatif 

penyelesaian badamai diambil oleh pihak 

pelaku atau keluarganya (17 kasus), inisiatif 

yang diambil oleh pihak korban atau keluar-

ganya (5 kasus), dan inisiatif yang dilakukan 

oleh pihak kepolisian bersama keluarga 

korban (3 kasus). 

Adapun akibat yang diderita korban 

dalam kasus ini cukup variatif, dari luka ri-

ngan/lecet sampai meninggal dunia. Dengan 

penyelesaian badamai tersebut, maka perkara 

pidana – ada yang sudah diproses oleh pihak 

kepolisian – diminta dicabut kembali oleh 

pihak keluarga korban. Pada 25 kasus di atas 

tersebut, 10 kasus sudah berproses di kepoli-

sian, tetapi semuanya dicabut dan diselesaikan 

secara badamai. 

Pada umumya, isi perdamaian terdiri 

dari tiga macam, yaitu: pertama, korban 

mendapatkan bantuan biaya perawatan / pe-

ngobatan, kedua, korban meninggal dunia 

mendapatkan santunan berupa uang duka, dan 

ketiga, korban mendapat bantuan biaya per-

baikan kendaraan dan biaya perawatan. Dan 

tentunya, prosesi selamatan dengan diiringi 

mekanisme baangkatan dangsanak (mengang-

kat saudara) atau baangkatan kuitan (me-

ngangkat orang tua) tetap dilaksanakan.  

V. KESIMPULAN 

Ditinjau dari aspek ketahanan dan 

keamanan, ketentuan-ketentuan yang berlaku 

secara adat ini apabila diabaikan tentu akan 

mengakibatkan timbulnya ketidakstabilan da-

lam kehidupan bermasyarakat yang cenderung 

akan menimbulkan gejolak dan kerawanan 

sosial. Pola penyelesaian yang sudah dilaku-

kan oleh masyarakat Banjar dirasakan telah 

menampung rasa keadilan, dan mereka 

menganggap penyelesaian badamai dianggap 

dapat memuaskan semua pihak (win-win solu-

tion) sehingga dapat menjamin kepastian, kea-

dilan, dan ketertiban. Mereka menganggap, 

dengan adat badamai persoalan dapat 

diselesaikan. 

Secara gamblang dapat kita simpulkan, 

bahwa falsafah masyarakat Banjar, lebih 

khusus jika merujuk pada Adat Badamai yang 

tertuang dalam UUSA, maka ajaran Islam 

sangat kuat dalam mewarnai hal tersebut. 

Namun, ajaran Islam itu pun mereka maknai 

dengan tidak meninggalkan sepenuhnya pada 

perihal kebudayaan dan kebiasaan yang telah 

lama berlaku turun-temurun yang dilakukan 

oleh nenek moyang mereka. Dengan kata lain, 

terdapat interaksi di tengah-tengah masyarakat 

Banjar, antara hukum Islam dan hukum adat.  



  

 

YAYASAN AKRAB PEKANBARU  
 Jurnal AKRAB JUARA  

 Volume 5 Nomor 4 Edisi November 2020 (112-122) 
 

122 
 

Hukum adat berlaku sepanjang tida bertenta-

ngan dengan prinsip hukum Islam.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Bahruni, Penyelesaian Tindak 
Pelanggaran Lalu Lintas Secara 
Kekeluargaan, (Skripsi) Fakultas 
Syari’ah IAIN Antasari, Banjarmasin, 
1989. 

 
Ahmadi Hasan, Penyelesaian Sengketa 

Hukum Berdasarkan Adat Badamai 
Pada Masyarakat Banjar Dalam 
Kerangka Sistem Hukum Nasional, 
Disertasi UII Yogyakarta, 2007. 

 
Al-Fani Daud, Islam dan Masyarakat Banjar, 

Deskripsi dan Analisa Kebudayaan 
Banjar, PT. Raja Grafindo Persada, 
Jakarta. 1997. 

 
Amir Hasan Kiai Bondan, Suluh Sedjarah 

Kalimantan, M.A.I., Pertjetakan Fadjar, 
Bandjarmasin, 1953. 

 
Emile Durkheim, the Elementary Forms of 

Religions Life, terj. Joseph Ward Swain, 
New York, Collier Books, 1975. 

 
Leopold Pospisil, Hukum, Bentuk, Atribut dan 

Penerapannya dalam Antropologi dan 
Hukum Sebuah Numha Rampai, 

Penyunting T.O. Ihromi, Yaysan Obor 
Indonesia, 2000. 

 
Lseyandecker, Tata Perubahan dan 

Ketimpangan, Jakarta, Gramedia, 
(terjemahan Mckee, James B.) 1983. 

 
L.J. Von Appeldoom, Pengantar Ilmu Hukum, 

terjemahan Oetarid Sadino, Pradnya 
Parmita, Jakarta, 1996. 

 
Manaqib Sultan Adam Al-Watsiq Billah, 

Martapura, Kalimantan Selatan, 
Yayasan Sultan Adam,   2001. 

 
Mohammad Koesno, Musyawarah dalam 

Miriam Budiarjo (ed) Masalah 
Kenegaraan, Jakarta, 1971. 

 
M. Idwar Saleh, Sekilas Mengenai Daerah 

Banjar dan Kebudayaan Sungainya 
Sampai Akhir Abad 19, Museum Negara 
Lambung Mangkurat Provinsi 
Kalimantan Selatan, 1983. 

 
Ratnawati, Sanksi Adat Terhadap Pelaku Zina 

di Kecamatan Cerebon, Kabupaten 
Barito Kuala, Kalimantan Selatan 
(Skripsi), Fakultas Syari’ah, IAIN 
Antasari Banjarmasin, 1987. 

 
Sutrisno Hadi, Metodologi Research, jilid I, 

Yayasan Penerbit Fakultas Psikologi 
UGM, Yogyakarta, 1987. 

 


